
    ElEl
  OrigenOrigen        de  lasde  las

        ffronterasronteras



ÍNDICE

La constitución de los prejuicios: los interrogantes	
Introducción	
HEGEMONÍA: El dominio de una entidad sobre otras	
Un “otro” distinto a mí	
Recorrido introspectivo	

¿Por qué pensamos  como pensamos?	
Reflexiones acerca de las fronteras	
Una historia acerca de las primeras fronteras 	
El mapa es el soporte material que define y visualiza las fronteras	
“Los mapas son los ojos de la historia”	

La colonización del pensamiento	
Cartografía, cultura y poder	
Cartografía científica y visión del mundo	
La historia eurocentrada como fundamento  
de la visión eurocéntrica del mundo	

La conquista y la colonización de América	
¿Y cómo se llevó a cabo la conquista?	
¿Cómo afectó el proceso de conquista y 
colonización a las poblaciones indígenas? 	
El estatus de los indígenas...	
¿Qué pasó después?	

Alteridad, racismo e identidad	
El otro cultural y la alteridad	
El racismo	
La identidad	
Reflexiones finales	

Sobre las autoras	

5
5
8

10
12

15
15
16
18
19

33
33
36
39

 

45
48
50

 
53
54

57
62
63
69
72

74

 Curso

  El
 Origen    de  las

    fronteras

https://www.h-sapiens.org/


4 5

Alterofobias: 
Rechazo, desprecio, 
odio, asco, aversión  

o miedo al otro,  
al diferente a 

mí mismo.

La constitución  
de los prejuicios: 
los interrogantes

Introducción
En este módulo introductorio vamos a abordar los 
principales interrogantes que se generan a la hora 
de tratar de entender la constitución de los prejui-
cios en forma de racismo, xenofobia y otras formas 
de alterofobias. Ellas son fronteras que demarcan 
los vínculos dentro de las sociedades. 

Son fronteras ideológicas que tienen su punto de 
partida en la construcción de un discurso discri-
minador y excluyente, del que la sociedad suele 
apropiarse y reproducir como verdad, sin ningún 
tipo de cuestionamiento, transformándose en lo que 
llamamos “sentido común”. 

Es necesario ir descubriendo, una a una, las capas 
de estas “verdades” instaladas, para poder anali-
zarlas, entenderlas, reconocerlas y ¿por qué no?, 
desecharlas.

módulo   1

"Supera eso si puedes”; 
Jabón de estearina de 
Lautz Bro's & Co." 
(fines de S. XIX)



6 7

4)	 ¿Todas las personas que comparten una 
determinada fisonomía o aspecto sienten y 
piensan de la misma manera?

5)	 ¿Una  familia debería estar conformada por una 
madre, un padre e hijos?

6)	 ¿Pensás que las personas de alguna religión son 
peligrosas?

7)	 ¿Hay religiones superiores a otras?

8)	 ¿El acceso a la educación, al trabajo, a la justicia 
y a los sistemas de salud es equitativo para  
todas las personas?

9)	 ¿Pensás que las personas de un determinado 
país tienen oficios o profesiones típicos?

10)	 ¿Pensás que sos superior o inferior a personas  
de  otros lugares?

11)	 No sos racista, pero... 

Si respondiste a la mayoría de las preguntas de forma afirmativa, es muy probable que  
estés opinando de acuerdo con el “sentido común” de tu entorno. No te preocupes,  

siempre se pueden revisar nuestros prejuicios y modificarlos, llegado el caso.

sí    noPara comenzar te invitamos a reflexionar  
sobre las siguientes cuestiones: 

•	 ¿Qué es un prejuicio? 

•	 ¿Cómo se construye un estereotipo?, ¿con qué fines? 

•	 ¿Qué es el “sentido común”?  

•	 ¿Qué es la hegemonía?

•	 ¿Qué tan atravesados estamos por  el “sentido común”  
y los prejuicios?

Te invitamos a resolver el siguiente test  
marcando por “Sí” o “NO” los siguentes puntos: 

 

1)	 ¿Creés que hay pueblos primitivos  y  
pueblos civilizados?

2)	 ¿Pensás que hay razas superiores a otras?

3)	 ¿La gente que viene de un país diferente al tuyo 
debería volver a su lugar de origen?

sí    no



8 9

todos los medios de información y conocimiento a 
su alcance, a saber: programas de enseñanza, publi-
cidades, sitios web, discursos públicos, modas, etc.

El filósofo italiano Antonio Gramsci explicaba que 
la hegemonía es un mecanismo invisible por el cual 
las posiciones de influencia en la sociedad siempre 

están ocupadas por miembros de la 
clase ya gobernante y, en general, con 
el consentimiento de los subordinados. 
Las ideas de la clase gobernante, que son 
las que dominan y permean la sociedad, 
son postuladas por los intelectuales a su 
servicio (a menudo sin ser plenamente 
conscientes de ello), y a través de dis-
tintas instituciones del Estado como la 
escuela o los medios de comunicación. 
La exposición constante a estas ideas 
supone que las distintas clases sociales 
las experimenten como algo natural y 
acaben convencidas de ellas. Las ideas 
hegemónicas, así, modelan el pensa-
miento de todas las clases sociales.

 
HEGEMONÍA:  
El dominio de una entidad sobre otras
Los sistemas de dominio se han reproducido a lo 
largo de la historia, reacomodándose según las 
necesidades y coyunturas. Desde las primeras ciu-
dades-Estado, pasando por los reinos e imperios 
de la antigüedad hasta los de la modernidad con la 
configuración de los Estados nacionales, traspasan-
do así las fronteras políticas.

Se denomina “hegemonía” al dominio o suprema-
cía que tiene una entidad sobre otras de igual tipo. 
El término hegemonía deriva del griego eghesthai, 
que significa “conducir”, “ser guía”, “ser jefe”; o tal 
vez del verbo eghemoneno, que significa “guiar”, 
“preceder”, “conducir”, y del cual deriva “estar al 
frente”, “comandar”, “gobernar”. Por eghemonia 
el antiguo griego entendía la dirección suprema 
del ejército. Se trata pues de un término militar. 
Egemone era el conductor, el guía y también el 
comandante del ejército. 

Desde las teorías sociales, se entiende que la hege-
monía se caracteriza por tener una base de poder 
tanto material como simbólica. Para lograr ello 
construye discursos que se despliegan a través de 



10

En este contexto, podemos analizar el papel de los 
grupos de poder que construyen y sostienen estos 
discursos “universales” y homogeneizantes en nom-
bre de una única verdad, pero que niegan, ocultan 
e invisibilizan las desigualdades, al mismo tiempo 
que las justifican y reafirman.

El “sentido común”  se caracteriza por circular como 
si fuera una verdad absoluta, sin que se realice nin-
guna reflexión o análisis crítico al respecto. De este 
modo, a partir del sistema de valores hegemónicos 
que se proyectan sobre los demás, se constituye lo 
que conocemos como “prejuicio”. 

Este prejuicio establece una frontera entre aquellos 
con los que me identifico y aquellos con los que no 
me identifico, dando lugar a la construcción de los 
“estereotipos”. Estos últimos son imágenes o ideas 
que se tienen sobre un grupo, basadas en generaliza-
ciones que simplifican las características de los Otros 
y cristalizan en unos pocos rasgos comúnmente 
asociados a prejuicios. (INADI, 2016)* 

LA MATERIA PRIMA DE LOS PREJUICIOS 
ES LA IGNORANCIA Y EL MIEDO.

* Mouratian, Pedro; (2016). 
Documento temático INADI 

- Racismo. - 1a ed.- Buenos 
Aires: Instituto Nacional 

contra la Discriminación,  
la Xenofobia y el  

Racismo - INADI. P. 15

En la construcción del “sentido común”, la domina-
ción se ejerce principalmente en el plano simbólico 
y cultural más que a través de la coerción. Es en este 
ámbito donde el control se vuelve más efectivo, ya 
que se internaliza de forma más sutil. Las acciones 
coercitivas se emplean solo en casos excepcionales.

Por lo tanto, son las Instituciones las encargadas 
de la transmisión cultural y del pensamiento, las 
normas y los valores. A lo largo de la historia, 
estas Instituciones encargadas de la tarea de 
la construcción de “sentido común” han sido la 
Iglesia, la escuela, las industrias culturales, la 
familia, la propaganda y la publicidad a través de 
los medios de comunicación, el Estado, etc.

 
Un “otro” distinto a mí
Los discursos que recibimos nos van definiendo 
y determinando el espacio que ocupamos en la 
sociedad. Aquellas personas que no encajan en lo 
que consideramos nuestro “espacio propio” son 
percibidas, de inmediato, como “el otro”. 



12

PROPUESTA DE 
AUTOEVALUACIÓN

Observa la imagen  
y contesta:

a)	 ¿Qué relación  
encontrás entre lo  
leído  y lo observado  
en la imagen?

b)	 ¿Hay mensajes 
hegemónicos?

c)	 ¿Qué estereotipos 
identificás?

d)	 ¿Cuáles son los  
prejuicios que  
sustentan los  
estereotipos que 
identificaste?

Recorrido introspectivo
Es necesario desandar el camino de los prejuicios y 
el análisis de los discursos dominantes para poder 
repensar desde qué lugar hablamos; es decir si lo 
que decimos surge de nosotros o si somos “habla-
dos” por otros.

Esto implica un recorrido introspectivo para cono-
cer y reconocer lo que ya sabemos, pero desde otros 
puntos de vista, que nos permitan revisar nuestros 
saberes instalados y los pongan en duda. 

De esta manera podremos ir derribando prejuicios 
y fronteras, al comprender que existen además del 
propio, otros discursos, otros conocimientos que, 
en muchos casos, han sido silenciados.

El fin va a ser siempre cooperar a la construcción 
de sociedades más igualitarias, fraternales y libres, 
respetuosas de las singularidades humanas, frente 
a los discursos dominantes que se encargan de pro-
fundizar las desigualdades.



15

¿Por qué pensamos  
 como pensamos?
 

Reflexiones acerca de las fronteras
Estos prejuicios de los que venimos haciendo 
mención en el módulo introductorio, se ponen de 
manifiesto en prácticas cotidianas a través del vo-
cabulario, la gestualidad y el “sentido común” que 
compartimos de forma naturalizada. Esto encuentra 
sus raíces en una lógica de pensamiento que se ge-
neró a través de los procesos colonialistas. 

Los nuevos preceptos de la modernidad fueron cons-
truyendo y expandiendo de forma global los sistemas 
de pensamiento de forma tal que los prejuicios, el 
racismo y la xenofobia funcionen como sistemas de 
control entre los propios ciudadanos. 

Teniendo en cuenta lo que hemos trabajado en el 
módulo anterior, podemos considerar que los pre-
juicios crean fronteras entre las personas. Estos 
prejuicios activan estereotipos que se basan en gene-
ralizaciones sobre aquellos que están fuera de nues-
tro núcleo de pertenencia, es decir, que forman parte 

módulo   2



16 17

fértiles, las primeras poblaciones comenzaron a 
experimentar con la domesticación de animales y 
la agricultura. De este modo, aprendieron a obtener  
alimentos de manera artificial, generando exce-
dentes que necesitaban ser almacenados. Esto, a su 
vez, les llevó a construir lugares específicos para 
ese propósito.

Ahora imaginemos un lugar con abundante ali-
mento disponible gracias al desarrollo agrícola y 
ganadero, con importantes construcciones para 
proteger la producción y a la población, tanto de 
las inclemencias climáticas como de ataques de 
depredadores. 

Al incrementarse la población, la disponibilidad de 
alimentos empezó a ser un obstáculo a resolver. Una 
forma de sortear este obstáculo fue salir a explorar 
nuevos territorios alejados de la propia aldea para 
ocuparlos y hacer uso de ellos. 

Esto generó conflictos entre poblaciones que bus-
caban mejorar la obtención de recursos, lo cual 
dio inicio al surgimiento de las primeras fronteras 
y delimitaciones. Estas fronteras se establecieron 
para defender y proteger el territorio, los bienes, la 
población y los excedentes de ataques y robos por 
parte de grupos externos. 

de lo desconocido. Como resultado, estos ‘otros’ son 
percibidos como peligrosos o amenazantes. 

Así, se refuerzan los mecanismos primitivos de 
defensa, lo que conduce a reacciones irracionales 
fundamentadas en la ignorancia hacia esos indi-
viduos. Sin embargo, también podemos afirmar 
que las fronteras contribuyen a la generación y 
fortalecimiento de prejuicios. Para entender esto, 
exploraremos y revisaremos algunos procesos 
geopolíticos globales.

Una historia acerca  
de las primeras fronteras 
¿Desde cuándo los seres humanos sintieron la ne-
cesidad de crear, construir e imponer fronteras?  
¿Por qué y para qué? Para responder a estas pregun-
tas, retrocedamos con la imaginación  a las primeras 
civilizaciones humanas. 

La disponibilidad de recursos, especialmente en 
las zonas cercanas a los ríos, llevó a muchas pobla-
ciones nómadas a establecerse de manera perma-
nente en esos lugares. Así nacieron las primeras 
sociedades sedentarias, que dieron origen a las 
civilizaciones. En esos espacios ambientalmente 



18 19

ya que no es el territorio en sí, sino la representación 
de lo que uno percibe acerca de ese territorio*. Esto 
significa que el mapa siempre refleja la visión del 
mundo de quien lo diseña y construye; por lo tanto, 
se convierte en una herramienta político-ideológica.

“Los mapas son los ojos de la historia”
Esta frase, perteneciente a Gerardus Mercator, 
ilustra lo que hemos analizado en el apartado an-
terior, en relación con el mapa como herramienta 
político-ideológica. 

Desde la antigüedad, el ser humano ha creado ma-
pas para conocer y explicar el mundo, con el obje-
tivo de comprenderlo y/o dominarlo. La historia de 
la cartografía es un reflejo de ese afán. 

A lo largo de la historia, se han ensayado e imple- 
mentado diversas técnicas de representación del es-
pacio, utilizando distintos diseños, materiales y mé-
todos, de acuerdo con la cosmovisión de cada pueblo. 

A continuación, haremos un recorrido por distin-
tas representaciones del territorio desarrolladas 
en diferentes épocas por diversas sociedades. 
Comenzaremos con el mapa más antiguo que 
se conoce...

* Bateson, G.; (1972).
Pasos hacia una 

ecología de la mente.

Las nuevas problemáticas que surgieron a raíz del 
sedentarismo, como el crecimiento demográfico 
en un espacio limitado, la distribución de los exce-
dentes, la producción y conservación de recursos 
disponibles, así como la defensa ante saqueos y 
depredadores, llevaron a la necesidad de una orga-
nización y administración centralizadas. 

Los procesos mencionados anteriormente fueron 
fundamentales para la emergencia de la noción 
incipiente de “frontera”.

El mapa es el soporte material  
que define y visualiza las fronteras
La necesidad de delimitar fronteras condujo a la 
creación de mapas: representaciones gráficas del 
mundo conocido, tanto divino como terrenal, que se 
convirtieron en herramientas útiles para explorar 
y conquistar nuevos territorios. De este modo, los 
mapas comenzaron a ser el soporte material de la 
idea de frontera. 

Volviendo a la afirmación inicial de que las fron-
teras generan prejuicios, el mapa, como represen-
tación del territorio, nos ayuda a comprender su 
eficacia. El mapa encierra en sí mismo el prejuicio, 

Prejuicio: Opinión previa 
y tenaz, por lo general 
desfavorable, acerca de 
algo que se conoce mal.



20 21

Ejemplo 2: 
La concepción egipcia del mundo: Los mapas estelares 

Los faraones y nobles egipcios asociaban las estrellas con sus dioses, 
y creían que después de su muerte podrían deificarse convirtiéndose 
en estrellas inmortales que brillarían en el firmamento nocturno. 
Intentaban asegurar su ascenso y navegación por los cielos nocturnos 
mediante elaborados mapas estelares y calendarios pintados en sus 
tumbas. También pintaban ojos sobre la superficie de sus ataúdes 
para que el difunto pudiera ver lo que ocurría en el mundo exterior.

Ejemplo 1: 
El mapa babilónico del mundo
El Mapa Babilónico del Mundo, es una tablilla 
de arcilla del siglo VI a.C. que representa 
la conceptualización del mundo en 
Babilonia, centrada en el río Éufrates. 
Muestra ciudades como Babilonia y 
Susa, rodeadas por un océano circular 
y varias regiones imaginadas, con 
escritura cuneiforme que las etiqueta. 
Está conservado en el Museo Británico.

Reconstrucción del mapa babilónico.

Mapa babilónico del mundo

https://josevicentediaz.com/2015/10/11/astronomia-en-el-antiguo-egipto/
https://es.wikipedia.org/wiki/Mapa_babil%C3%B3nico_del_mundo


22 23

Los mapas medievales reflejan concepciones reli-
giosas sobre la configuración del mundo. 

Entre ellos se encuentran los mapamundis circu-
lares o discarios de Ebstorf y Hereford, datados en 
el siglo XIII, así como los códices manuscritos cono-
cidos como “Beatos”, en honor al Beato de Liébano.

Códice del Beato de San Andrés 
de Arroyo; año 1220

Mapamundi de Ebstorf; año 1300

Ejemplo 3: 
El mundo cristiano
Durante la Edad Media se desarrollaron 
representaciones cartográficas o mapas que 
respondían a una concepción geográfica 
basada en arquetipos bíblicos y por lo 
tanto representaban una imagen 
discoidal de la tierra, tal como se 
puede observar en esta imagen.

El modelo característico  
del mapa medieval es un 
mapamundi circular:  
“T en O”, discario u 
“Orbis Terrarum”. 

Se trata de una tierra 
plana y redonda cruzada 
por dos cursos de agua en 
forma de “T” que se  
inscriben en un océano  
anillo que es la “O”. 

Representación diagramática según la concepción de Isidoro.

https://es.wikipedia.org/wiki/Mapa_de_T_en_O


24 25

Escrito en el siglo II d.C., el libro compiló el conocimiento geográfi-
co de la época, incluyendo mapas del mundo conocido basados en 
un sistema de coordenadas de latitud y longitud. Su influencia fue 
enorme durante siglos, y proporcionó la base para la cartografía 
europea hasta el Renacimiento.

Ejemplo 5: 
El mundo andino
La “chakana” o cruz andina es un símbolo 
recurrente en las culturas de los Andes. 
Su forma es la de una cruz cuadrada y 
escalonada, con doce puntas.

El símbolo en sí, es una  
referencia al Sol, aunque 
su forma, que sugiere 
una pirámide con escale-
ras a los cuatro costados 
y centro circular, posee-
ría también un signifi-
cado más elevado, en el 
sentido de señalar la unión 
entre lo bajo y lo alto, la tierra 
y el sol, el hombre y lo superior. 

Chakana

Ejemplo 4:  
El mundo musulmán 
Otra de las representaciones del mundo, desarrollada durante la 
alta Edad Media, fue la del mundo musulmán.  Aquí podemos ver  
el gran mapamundi confeccionado en 1154 por Al-Idrisi, orientado 
en sentido inverso al utilizado actualmente (con el norte abajo y 
el sur arriba). Este mapa es conocido como la Tabula Rogeriana 
y está acompañado por un libro que se denomina Geografía. 

 

Geografía, también se denomina un libro de Ptolomeo, una 
obra fundamental en la historia de la geografía y la cartografía.  

“Tábula Rogeriana”, realizado por Al-Idrisi; año 1154. 

https://www.facebook.com/profile/100067970641029/search/?q=chakana
https://pueblosoriginarios.com/sur/andina/inca/chakana.html
https://en-wikipedia-org.translate.goog/wiki/Tabula_Rogeriana?_x_tr_sl=en&_x_tr_tl=es&_x_tr_hl=es&_x_tr_pto=tc


26 27

Ejemplo 7: 
Concepción del mundo tras el descubrimiento  
de América por parte de Europa
La concepción del mundo que existía en Europa hasta fines del 
siglo XV fue brutalmente interrumpida por el descubrimiento 
de América, razón por la cual, la concepción medieval tripartita 
de la tierra tuvo que adaptarse e incorporar al nuevo territorio 
descubierto. El siguiente mapa elaborado por un monje alemán 
en 1587, refleja la tensión que generó, a la hora de concebir y 
representar el mundo, la incorporación de una nueva región.

Die gantze Welt in ein Kleberblat; Heinrich Bünting; año 1587.

Ejemplo 6: 
El mundo mesoamericano 
Otro ejemplo de concepción del territorio podemos verla en esta  
representación elaborada por Sigüenza en el siglo XVI, que refleja la 
cosmovisión del pueblo azteca a la hora de interpretar y explicar el te-
rritorio. Tal como se puede observar en la imagen, los lugares aparecen 
conectados por senderos de huellas. La migración original de los azte-
cas desde el mítico Aztlán hasta Tenochtitlan marca 
la evolución histórica y simbólica del pueblo azteca: 
su bendición por los dioses, sucesos fundacionales 
en su historia, sus héroes y líderes, y finalmente, su 
asentamiento en la isla de Tenochtitlan.

La cosmovisión es 
definida como la manera 
de ver e interpretar al 
mundo. Es el conjunto 
de opiniones y creencias 
que conforman la imagen 
o concepto general del 
mundo que tiene una 
persona, una cultura a 
partir del cual interpreta 
su propia naturaleza y la 
de todo lo existente.

El mapa de Sigüenza

https://www.geografiainfinita.com/2016/09/la-evolucion-de-la-cartografia-a-traves-de-15-mapas/
https://mastervcs.umh.es/2017/10/13/mundo-forma-trebol/


28 29

Ejemplo 9: 
El primer mapa en el que se utiliza  

el nombre América 
El primer mapa que utiliza el nombre de América es el 
conocido como Universalis Cosmographia, publicado 
bajo la dirección del cartógrafo Martín Waldseemüller. 
Su nombre rinde homenaje a Américo Vespucio, el explo-
rador que tuvo un papel crucial  en el descubrimiento del 
nuevo continente.

La única copia que sobrevive del original de 1507 del mapa de Waldseemüller 
está en la Biblioteca del Congreso de Estados Unidos.

Ejemplo 8: 
La representación  
del “nuevo territorio” 
La representación más anti-
gua del continente americano 
que se conserva es el mapa  
de Juan de la Cosa, creado  
en 1500 en El Puerto de  
Santa María (Cádiz).

En él se muestra gran parte 
del Viejo Mundo, siguiendo el 
estilo típico de los portulanos 
medievales, y se incluyen  
noticias de la reciente llegada 
de Vasco de Gama a la India  
en 1498. 

El mapa está orientado verti-
calmente, lo que significa que 
el Occidente se encuentra en 
la parte superior y el Oriente 
en la inferior; el Norte se  
sitúa a la derecha y el  
Sur a la izquierda.

Mapa de Juan de la Cosa; año 1500.



30 31

	 PROPUESTA DE AUTOEVALUACIÓN

	 a) Dibuja un mapa de tu territorio.

b)	 Mirá tu dibujo, y luego contestá las siguientes preguntas:

1)	 ¿Qué elementos elegiste representar?   
¿Por qué motivo? ¿Qué significan ellos para vos? 

2)	 ¿Qué separan las fronteras que aparecen en tu mapa 
diseñado y dibujado?

 3) 	¿Detectás algún prejuicio en la selección de elementos 
que utilizaste para el diseño del mapa?

A partir de los mapas utilizados como ejemplos, 
podemos observar de qué manera la cartografía 
ha sido una herramienta fundamental para repre-
sentar, comprender y delimitar territorios por parte 
de las distintas poblaciones a lo largo de la historia. 
Esta disciplina ha ido perfeccionándose hasta con-
vertirse en la ciencia que conocemos hoy en día.

Piri Reis, cartógrafo dibujando un mapa, Kalitbahir, Turquía.



32 33

La colonización  
del pensamiento

Cartografía, cultura y poder
Tal como pudimos observar en el módulo anterior, 
en los mapas se colocan imágenes que construyen, 
imponen y refuerzan imaginarios. En este sentido 
los mapas pueden ser pensados “como textos” que 
representan las cosmovisiones culturales, políticas 
y sociales de las diversas sociedades. 

Desde el sentido común geográfico, el mapa repre-
senta las condiciones físicas de un espacio determi-
nado. Sin embargo, esa “fisicidad” graficada, que 
intenta ordenar la vastedad del mundo, siempre 
se realiza desde algún lugar específico con ideas, 
percepciones, necesidades, intereses, creencias, 
deseos, etc., que dotarán de sentido a la misma. 
Los dispositivos cartográficos son configuraciones 
simbólicas, determinadas cultural y políticamente. 

Los mapas como dispositivos simbólicos, por lo 
tanto, están cargados de estereotipos, opiniones, 
valores, normas, lógicas clasificatorias, que cons-
tituyen el sentido común sobre lo allí representado.

módulo   3

Europa regina en 
Cosmographia 

de Sebastian 
Münster (1544).



34 35

Otro ejemplo lo podemos encontrar en el mapa 
titulado “¿Qué quedaría de la Entente si se to-
maran en serio los derechos de autodetermina-
ción y se soltaran las cadenas?”, elaborado por  
F. Klimesch en 1918.

Este mapa alemán propagandístico retrata 
a Europa hacia finales de la Primera Guerra 
Mundial, con una clara interpretación que res-
pondía a las contiendas geopolíticas del momento.

A mediados de 1932, Japón expandía sus posesiones 
continentales en un mundo convulsionado, esta-
bleciendo el Manchukuo. Desde una posición de 
supuesta superioridad geopolítica, los cartógrafos 
japoneses se encargaron de estereotipar al resto 
del mundo, como se puede observar en el siguiente 
mapamundi. 

Manchukuo: Estado 
exitente entre 1930-40, 
cuyos territorios 
corresponderían  
hoy a las actuales  
China del Noreste  
y Mongolia interior. 

https://es.ihodl.com/analytics/2016-10-16/la-cartografia-militar-como-herramienta-propagandistica/
https://tramitesadistancia.gob.ar/tramitesadistancia/inicio-publico
https://www.xataka.com/magnet/naciones-mundo-sus-estereotipos-vistos-japon-este-alucinante-mapa-1932-1


36 37

Con el correr de los siglos, esta proyección se impuso 
como el «mapa oficial» del mundo bajo el prisma eu-
rocéntrico y noratlántico. Su imagen se naturalizó 
como «el mundo» y no como una representación 
entre otras posibles. 

Mapa de Mercator de 1569

A través de los mapas presentados como ejemplos, 
podemos ver cómo la cartografía ha sido un meca-
nismo para delinear y reforzar las divisiones entre 
las distintas sociedades, al mismo tiempo que ha 
contribuido a la formación de imaginarios que se 
consolidaron en forma de estereotipos. 

Cartografía científica y visión del mundo
La cartografía en tanto disciplina científica, fue uno 
de los escenarios fundamentales para expandir la 
supremacía de Occidente en el globo. 

El primer mapa considerado científico fue el rea-
lizado por el matemático y cartógrafo flamenco 
Gerardus Mercator en 1569, considerado el geó-
grafo más influyente en su época, quien elaboró 
la proyección cartográfica que lleva su nombre. 

A partir del descubrimiento de América por par-
te de los europeos, se produjo un radical cambio 
geopolítico, ya que Europa pasó de ser periferia de 
Asia, a convertirse, en pocos años, en el centro del 
mundo. 

La obra más representativa de este cambio geopo-
lítico fue la realizada por Mercator. 

La proyección  
cartográfica: es un  
sistema de representación 
gráfica que establece una 
relación ordenada entre 
los puntos de la superficie 
curva de laTierra y los de una 
superficie plana (mapa).	



38 39

La historia eurocentrada  
como fundamento de la visión 
eurocéntrica del mundo
Siguiendo al filósofo americanista, Enrique Dussel, 
reconocido por ser, además, uno de los referentes de 
la Filosofía de la Liberación, la visión universal de 
la historia cuyo esquema ubica a Europa Moderna en 
el centro de la misma, es una construcción ideológica 
que se extendió durante el siglo XIX y que permanece 
anclada en nuestro sentido común. Esta forma de 
sentido común a la hora de interpretar la historia 
universal, es lo que llamamos EUROCENTRISMO.*

Esta concepción eurocéntrica del mundo, asume 
que el desarrollo de la historia mundial se centra en 
Europa Occidental, entendiendo a esta última como 
símbolo de la modernidad, y por lo tanto, como el 
último estadio evolutivo de la civilización. 

Siguiendo este supuesto, la historia universal ten-
dría sus comienzos en la antigüedad a partir del 
desarrollo de las civilizaciones griegas y romanas, 
pasando por la Edad Media y organización político  
y social feudal cristiano, hasta llegar a la Edad 
Moderna, en la cual Europa Occidental, a partir de 
la conquista de América, logra expandirse impo-
niéndose por todo el globo.

* Dussel, E.; “Europa, 
modernidad y 

eurocentrismo”, 
en Lander, E.; La 

colonialidad del saber: 
eurocentrismo y ciencias 

sociales. Perspectivas 
latinoamericanas,  

CLACSO; Buenos  
Aires; 2000.

La proyección Mercator generó un “sentido geográ-
fico común” a escala global, al punto de naturalizar 
la cosmovisión occidental, de forma tal que otros 
modos de representación posibles, generan aún hoy, 
cierta extrañeza, como por ejemplo el mapamundi 
chino que podemos observar a continuación.

Primer mapamundi chino al estilo europeo Realizado en 1602 por el 
misionero Matteo Ricci, junto 
a colaboradores chinos y el 
mandarín Zhong Wentao, 
respondiendo a la solicitud del 
emperador Wanli.



40 41

Dicho de otra manera, el eurocentrismo es un 
paradigma que, como todos los paradigmas, funciona 
de manera espontánea, con frecuencia en la vaguedad 
de las evidencias aparentes y del sentido común. Por 
esto se manifiesta de maneras diversas, tanto en la 
expresión de los prejuicios trivializados por los medios 
de comunicación, como en las frases eruditas de los 
especialistas de diversos dominios de la ciencia social”. 

(Amín; 1989: 9)

Siguiendo esta definición, el eurocentrismo es una 
idea etnocéntrica que se impuso como verdadera 
y única válida a la hora de interpretar el mundo, 
transformándose en una mirada simplificada y 
totalizadora de sentido común, que no nos permite 
imaginar y aceptar otras interpretaciones posibles. 

Esta visión impuesta del mundo, condensa el modelo 
cultural y económico occidental, liberal y cristiano, 
tiñendo nuestras prácticas cotidianas más natura-
lizadas: desde nuestras elecciones y gustos a la hora 
de alimentarnos, vestirnos, comportarnos, aprender, 
hasta cómo pensamos cosas como el bien y el mal.

Para seguir indagando en lo que llamamos y enten-
demos por historia universal, proponemos escu-
char y ver las siguientes clases magistrales sobre el 

Samir Amín (1989);  
Eurocentrismo: crítica  
de una ideología,  
Siglo XXI Ed.; p. 9.

Esta forma de interpretar la historia universal, que 
se basó en los postulados de algunos pensadores 
como el filósofo de la modernidad, Georg Wilhelm 
Friedrich Hegel, se instaló como verdad científica y 
fue tomada como referencia durante mucho tiempo 
por historiadores, filósofos y científicos a la hora de 
explicar los fenómenos sociales, contribuyendo así 
a fortalecer la visión eurocéntrica del mundo, de la 
cual venimos hablando.

Para entender a qué llamamos una visión euro-
céntrica del mundo, es interesante retomar la de-
finición que nos aporta el economista geopolítico 
egipcio Samir Amín: 

 
“El eurocentrismo es un fenómeno específicamente 
moderno cuyas raíce s no van más allá del 
Renacimiento y que se ha difundido en el siglo XIX. 
En ese sentido constituye una dimensión de la cultura 
y de la ideología del mundo capitalista moderno. 
El eurocentrismo no es una teoría social, que por 
su coherencia global y su aspiración totalizadora 
pretenda dar la clave de la interpretación del conjunto 
de problemas que la teoría social se propone dilucidar. 
El eurocentrismo no es más que una deformación, 
pero sistemática e importante, que la mayoría de las 
ideologías y teorías sociales dominantes padecen.  



42 43

Cabe aclarar que el objetivo de este libro no es 
cuestionar “lo europeo” per sé, sino preguntar-
nos sobre los efectos del pensamiento dicotómi-
co o binario al que estamos sometidos bajo el 
paradigma eurocentrado. Paradigma que, como 
desarrollaremos en el siguiente módulo, nace y se 
fortalece a partir de la envergadura que adquirió la 
conquista y colonización de América y que repercu-
tió en el sistema mundo en los aspectos económico, 
social, filosófico, religioso, político, y cultural.

 PROPUESTA DE AUTOEVALUACIÓN

a)	 Buscar al menos dos titulares de artículos 
periodísticos en los que puedes detectar 
prejuicios etnocéntricos.

b)	 Explicar dónde y cómo aparece y funciona  
el etnocentrismo.

c)	 ¿Qué rol juega el eurocentrismo en los 
prejuicios etnocéntricos detectados?

d)	 ¿De qué otra forma titularías los artículos 
periodísticos para que no expresen estos 
prejuicios?

tema, en las cuales el filósofo citado anteriormente,  
Enrique Dussel, desarrolla una explicación clara 
de estos procesos históricos y filosóficos complejos.

A partir de lo expuesto hasta el momento, contamos 
con mayores herramientas analíticas para identi-
ficar cómo la concepción de la historia universal 
que conocemos produce relatos que fortalecen las 
diferencias entre “lo europeo” y “lo no europeo”, di-
ferencias que de no ser problematizadas, tienden a 
consolidar un pensamiento excluyente, discrimina-
dor y productor de prejuicios, cuyas consecuencias, 
tal como pudimos observar en el módulo anterior 
con el ejemplo de los mapas, continúan vigentes en 
la actualidad.

ENRIQUE DUSSEL
OTRA MIRADA DE LA HISTORIA UNIVERSAL.  1

ENRIQUE DUSSEL
OTRA MIRADA DE LA HISTORIA UNIVERSAL.  2

https://www.youtube.com/watch?v=6GLzHSlGf4o
https://www.youtube.com/watch?v=biRWKgZvWhQ


44 45

módulo   4 La conquista y la 
colonización de América

Teniendo en cuenta lo trabajado en los módulos 
anteriores, cabe preguntarnos sobre los procesos 
históricos que dieron lugar y fortalecieron el re-
lato eurocentrado de la historia. A continuación, 
procederemos a indagar acerca de los procesos de 
conquista y colonización de América.

Para comprender el proceso de colonización, resulta 
fundamental recuperar, por un lado, la historia y 
modos de vida de los pueblos precolombinos y, por 
otro lado, el contexto histórico europeo, es decir, 
los procesos políticos y económicos de la península 
ibérica que sirvieron de antecedentes para que la 

Corona Española lograse, luego, 
conquistar e imponer su dominio 
en los territorios americanos, a 
partir del 12 de octubre de 1492.
Para acercarnos a la historia y 
los modos de vida de los pueblos 
precolombinos, proponemos ver 
el siguiente material audiovisual: 

El regreso de 
Cristóbal Colón 
a Europa: en la 
portada de un 

folleto italiano en 
Florencia de 1493.

 AMÉRICA HISTORIA DE UNA CONQUISTA, 
IMPERIOS PRECOLOMBINOS

https://www.youtube.com/watch?v=FCqTDK8pHlc


46 47

La sociedad castellana se encontraba amenazada 
por los avances del imperio turco-otomano y del 
islam, lo que constituía un obstáculo para la ad-
quisición de artículos exóticos, alimentos y metales 
preciosos provenientes de Oriente. Esta situación, 
a su vez, motivó a los castellanos a buscar rutas 
alternativas para acceder a esos recursos.

En este contexto en el que la organización de expe-
diciones ultramarinas era de suma importancia, 
la figura de Cristóbal Colón tomó relevancia. Sus 
intereses religiosos y científicos, que incluían la 
expansión del cristianismo y el deseo de conocer 
al Gran Kan chino –cuyo retrato había sido dejado 
por Marco Polo*– fueron compatibles con los intere-
ses económicos de la Corona española. Colón logró 
convencer a los Reyes de Castilla para que patro-
cinaran su viaje bajo la condición de establecer en 
“las Indias” un centro de distribución comercial 
que beneficiara a la Corona.

A partir del segundo viaje a “las Indias” realizado 
por Colón, la Corona española decidió incluir frailes 
en la nueva expedición con el propósito de llevar 
a cabo la misión evangelizadora y conquistadora. 
El modelo de conquista elegido por Castilla se en-
marcaba, por tanto, dentro de la tradición medieval 
peninsular, y consistía en afirmar la soberanía, 

* Todorov, T. (1982).
“Descubrir”. La Conquista de 

América. El problema del otro. 
Siglo XXI ed., México.

Para comprender el contexto histórico europeo 
que motivó lo que conocemos como la conquista 
de América, es necesario remitirnos al proceso de 
Reconquista* que atravesaron los reinos cristianos 
de la península ibérica, desde el siglo VIII hasta el 
siglo XV. Este se trató de un movimiento hacia el sur 
que se llevó a cabo para recuperar la región ocupa-
da por los musulmanes, resultando en una guerra  
que se caracterizó por la búsqueda del saqueo fácil, 
ya que ofrecía oportunidades para el rescate y el 
trueque y facilitaba la obtención de honor y fama.

El deseo de obtener honra, prestigio y un mayor 
estatus social fue una ambición central de la socie-
dad medieval castellana, que estaba marcada por 
la conciencia del honor y las limitaciones impuestas 
por el rango. Así, las motivaciones de ascenso social 
de los conquistadores que llegaron a América resul-
taron ser muy significativas. 

Además, es esencial considerar la situación económi-
ca y social que se vivía en Europa en ese momento, 
consecuencia de la crisis del siglo XIV ocasionada 
por la “peste negra”. Esta crisis se caracterizó por 
la escasez de ofertas de trabajo, la imposibilidad de 
movilidad social, la disminución de los ingresos de la 
aristocracia, la hambruna generalizada y la compe-
tencia por recursos y poder entre monarcas y nobles.

* Elliot J. (1990).  
“La conquista española y 
las colonias de América”; en 
Leslie Bethell (ed.), Historia 
de América Latina. Barcelona: 
Crítica. Tomo 1; pp. 127-169.	

“Pueblos precolombinos”  
se refiere a las culturas 
indígenas de América 
que existieron antes de 
la llegada de Cristóbal 
Colón en 1492. El término 
significa literalmente 
“antes de Colón” y abarca 
una gran diversidad 
de sociedades, desde 
cazadores-recolectores 
hasta civilizaciones 
complejas como la de los 
mayas, aztecas e incas, 
que se desarrollaron 
principalmente en 
Mesoamérica y los Andes



48 49

que los caracterizaba, basado en la dispersión y al 
tipo de organización social que desarrollaron, carac-
terizado por la ausencia de un poder centralizado.  
Y por otro, porque aprendieron a combatir como los 
españoles, usando armas de fuego y caballos. 

Por otro lado, los conquistadores se encontraron con 
sociedades sedentarias que ocupaban tierras con 
enormes riquezas minerales y con una numerosa 
mano de obra disciplinada. Estas sociedades se 
caracterizaban por tener una organización social 
fuertemente estratificada. Tanto en el imperio az-
teca, como en el inca, parte de la población estaba 
en abierta disidencia con las autoridades centrales. 
Hecho que fue hábilmente aprovechado por los 
españoles para fomentar el enfrentamiento entre 
ellos y de este modo, a pesar de los diferentes grados 
de dificultad que tuvieron con cada uno de estos 

imperios, lograr derrotar a 
los poderes centrales y, por 
lo tanto, alcanzar la domina-
ción territorial.

A continuación, proponemos 
ver el siguiente audiovisual 
que aborda más profunda-
mente estos procesos:

El poder centralizado 
significa la concentración 

del poder de decisión en 
un gobierno o autoridad 

única y central, en lugar de 
distribuirlo entre múltiples 

niveles o regiones. Esto 
implica que la autoridad 
central toma la mayoría 
de las decisiones clave y 

mantiene el control sobre la 
planificación, la legislación y 

la administración.

AMÉRICA. HISTORIA DE UNA CONQUISTA 
La consolidación de la conquista

establecer la fe, instalar asentamientos y ejercer un 
dominio extensivo sobre las tierras y las personas.

 
¿Y cómo se llevó a cabo la conquista?
Si bien al comienzo el modelo elegido para la con-
quista se caracterizó por los saqueos, el lucro y la 
improvisación, convirtiendo a las islas caribeñas en 
un espacio yermo, a medida que los conquistadores 
se fueron adentrando en tierras continentales, las 
estrategias de dominación y explotación tuvieron 
que ir modificándose para hacer efectiva la coloni-
zación de los nuevos territorios y poblaciones incor-
poradas. Esto fue así porque aquellas poblaciones 
ocupaban territorios geográficamente muy diversos 
entre sí y además eran sociedades sumamente he-
terogéneas, tanto en cantidad de habitantes como 
en modo de organización social.

Algunas de las sociedades con las que se encontraron 
durante la primera fase de la conquista estaban com-
puestas por grupos nómadas o semi-sedentarios, los 
cuales, a pesar de ser numerosos, no lograron impe-
dir el avance territorial de los conquistadores, dado 
que estos estaban fuertemente armados. Sin embar-
go, estos grupos no fueron colonizados fácilmente, 
por un lado, debido al tipo de ocupación territorial 

https://www.youtube.com/watch?v=BJ-YShjlpOA
https://www.youtube.com/watch?v=BJ-YShjlpOA


50 51

que solía ser interpretada como castigo o maldi-
ción. Frente a esta situación apocalíptica, aumentó 
considerablemente el número de suicidios, de infan-
ticidios y abortos. Quienes sí decidían tener hijos, 
lo que garantizaba la supervivencia, eran aquellos 
que habían sido bautizados, lo que podría explicar 
en algún punto, la tan rápida conversión religiosa 
de la población local.

Por otro lado, en cuanto al trabajo forzoso al que 
estaban sometidos los indígenas, este se organizaba 
en base a dos instituciones principales: la enco-
mienda y la mita. 

La encomienda tenía su origen en la Europa feu-
dal y se caracterizaba por establecer el estatus de 
siervos a los indígenas a cambio de protección y 
evangelización, por parte de los españoles. El en-
comendero cobraba tributo en dinero, especies o 
trabajo y a cambio ofrecía la instrucción religiosa 
que salvaría a las almas de los nativos, de caer en 
el infierno. 

La mita consistía en un sistema de repartimiento de 
indios, que debían realizar trabajo forzoso rotativo 
en proyectos de obra pública, trabajos agrícolas o 
en las minas. Este sistema de reclutamiento laboral 
fue una adaptación de una modalidad de trabajo 

¿Cómo afectó el proceso de conquista y 
colonización a las poblaciones indígenas? 
Sus antiguos modos de vida se vieron drásticamente 
afectados. Por un lado, por las enfermedades que 
trajeron los europeos y que hizo que la población 
fuera diezmada. Por otro lado, por la alteración de 
sus propios modos de producción y consumo, por 
la evangelización y por el trabajo forzoso al que 
estuvieron obligados a realizar bajo condiciones 
de extrema dureza. Estas situaciones provocaron 
que mucha gente perdiera el deseo de vivir y que 
quienes sobrevivieran, buscaran salidas a sus males 
entre los narcóticos y los licores.  

En cuanto a las enfermedades, los temas de salu-
bridad cumplieron un rol fundamental para que la 
conquista fuera exitosa en el Nuevo Mundo. Esto se 
debe a que los europeos eran portadores de enfer-
medades infectocontagiosas frente 
a las cuales los indígenas no tenían 
anticuerpos, acrecentando el nivel 
de letalidad de aquellas. 

Las epidemias, con sus aletarga-
mientos y rebrotes, causaron la 
muerte vertiginosa de gran parte 
de la población nativa, situación 

Dibujo del Códice Florentino 
reflejando el impacto del 
mal entre los indigenas 
mesoamericanos. 
Jaontiveros (CC)



52 53

EL ESTATUS DE LOS INDÍGENAS 
Controversia de valladolid o “polémica 
de los naturales”
En esta coyuntura cabe mencionar la coexistencia 
de dos puntos de vista por parte de los europeos, 
tan fuertes como antagónicos sobre la colonización 
de América y el estatus de los indígenas: el de Fray 
Bartolomé de Las Casas, que defendía a los indíge-
nas, y el del filósofo Juan Ginés de Sepúlveda, que 
buscaba legitimar el dominio de los españoles sobre 
todos los indígenas.

Tan fuertes eran estas posiciones que desembocó en 
un histórico debate conocido como Controversia 
de Valladolid o “polémica de los naturales” cuyo 
propósito era llegar a un acuerdo en cuanto a cómo 
proceder en los descubrimientos, conquistas y 
población del Nuevo Mundo frente a los nativos. 

Más allá de que la posición que prevaleció en el 
histórico debate fue la de Ginés de Sepúlveda, hay 
historiadores que consideran que la posición que 
terminó imponiéndose fue la de Bartolomé de las 
Casas por las instrucciones que en 1556 el rey emi-
tió, a favor de la protección de los indios. 

ya utilizada por la población nativa, pero que se 
realizaba con otros sentidos.

La gran disminución demográfica de la población 
nativa, provocó que se sustituyera la mano de obra 
local por mano de obra africana la cual era tras-
ladada en barcos, en condiciones infrahumanas, 
consolidándose de esta manera el sistema comercial 
esclavista de personas africanas.

Imagen representando el interior de una bodega de esclavos. (1815).



54 55

	    PROPUESTA DE AUTOEVALUACIÓN

Observa las siguientes imágenes 
que recuperan una actividad 
escolar de primer grado respecto 
a los indios en el marco de la 
conmemoración del 12 de octubre 
y contesta las siguientes 
preguntas:

a) ¿Qué relación encontrás entre 
lo observado y lo trabajado 
hasta el momento en el curso?

b) ¿Qué elementos vinculados 
a los procesos de conquista y 
colonización reconoces?

c) ¿Qué datos aporta la imagen que en el presente te permitan 
detectar algunas de las múltiples dinámicas de asimilación, 
resistencia, confrontación, invisibilización, discriminación, 
mestizaje de las cuales somos herederos?

Para conocer más detalles acerca de este debate y 
duro litigio, sugerimos ver la película francesa La 
controversia de Valladolid (1992) del director 
Jean-Daniel Verhaeghe, basado en la obra literaria 
homónima de Jean-Claude Carriére.

¿Qué pasó después?
Estos procesos históricos de coloniza-
ción y esclavismo sobre poblaciones 
nativas y africanas provocaron múl-
tiples consecuencias culturales, políti-
cas, económicas y demográficas en las 
sociedades que se asentaron en el terri-
torio americano, dando lugar a múltiples dinámicas 
de asimilación, resistencia, confrontación, invisi-
bilización, discriminación, mestizaje, etc., de las 
cuales, como latinoamericanos,  somos herederos.  
El objetivo de este libro es convocar a la interpe-
lación de nuestra identidad personal y colectiva, 
tratando de comprender el desarrollo de estos 
procesos. 

El video Pueblos Indígenas, miradas y debates 
actuales, nos ofrece una pista para iniciar este 
recorrido.

Pueblos Indígenas, miradas 
y debates actuales, es 
una serie que aborda en 5 
capítulos problemáticas 
actuales de los pueblos 
originarios de América 
Latina. En la serie 
participan investigadores 
de América Latina y Europa, 
entrevistados durante el 
Congreso Internacional 
Los Pueblos Indígenas de 
América Latina (CIPIAL), 
realizado en la Universidad 
Nacional de La Pampa.

 “PUEBLOS INDÍGENAS, MIRADAS Y  
DEBATES ACTUALES”: LUCHA INDÍGENA

https://www.youtube.com/watch?v=0pqBukgqhS4
https://www.youtube.com/watch?v=1SukXDBBx8A


56 57

Alteridad,
racismo e identidad

El concepto de CULTURA involucra una multipli-
cidad de significados que abarcan desde aquellas 
expresiones que utiliza el “sentido común” hasta las 
ciencias antropológicas, dado que es un concepto 
que pertenece a su campo de estudio.

Desde el sentido común se suele hablar de CULTURA 
como equivalente de las artes o a lo que concierne 
a la cultura letrada. De este modo, por ejemplo, una 
persona culta sería quien gusta de ciertas artes “con-
sagradas”, o en literatura, una persona que solo lee 
aquellos autores aceptados por la elite intelectual, 
entre otros. Desde esta postura entonces, se entiende 
que la cultura, está por fuera de las personas o sujetos 
y que permanece estática, sin cambios, por fuera de 
la historia y de la sociedad. 

Desde la antropología, actualmente se entiende que 
la cultura no es algo que pueda explicarse, sino que 
más bien es vivida por los sujetos y que los mismos 
actúan sobre ella. Algunos autores sostienen que 
las culturas no son ni homogéneas ni carentes de 

módulo   5

En antropología, el 
sentido común no es un 
conocimiento universal, 

sino un conjunto de 
creencias, normas y 

supuestos compartidos en 
un grupo social que guían la 

conducta y la interpretación 
de la realidad. Estas 

nociones se adquieren 
por la experiencia y la 

socialización, se consideran 
evidentes dentro de esa 

cultura y ayudan a mantener 
la cohesión social, pero 
deben ser cuestionadas 

para analizar objetivamente 
otras culturas.

Ilustración decimonónica 
que muestra a un 

explorador británico en 
África cruzando un río 

montando a la espalda  
de un indígena. - GETTY



58 59

A pesar de que en la actualidad la palabra “cultura” 
tiene distintos usos y significados, rastrear qué dijo 
en sus orígenes la antropología, aquella disciplina 
científica que por primera vez intentó dar explica-
ciones a ese concepto, puede permitirnos compren-
der el por qué de esos usos y significados. Y cómo de 
una definición homogénea, totalizadora y estándar 
de cultura, se pasó a una definición que da cuenta 
de la diversidad humana, y que incluye al poder 
como elemento que transforma esa diversidad en 
excusa para perpetuar o naturalizar desigualdades 
e inequidades sociales.

Se ha definido a la antropología como la “ciencia del 
hombre”, la “ciencia de la cultura”, la “ciencia que 
estudia las sociedades primitivas”. Pero como toda 
ciencia, es producto de un proceso que se va desa-
rrollando históricamente y como tal, la antropología 
no escapa a esta situación. La ciencia antropológica 
es histórica y por lo tanto va cambiando tanto en 
sus enfoques, como en su objeto de estudio y campo 
de aplicación.  

El contexto sociohistórico en el que nació la disci-
plina antropológica fue la Revolución Industrial y 
expansión colonialista en el mundo hacia fines del 
siglo XIX. La razón de ser de su objeto de estudio fue, 

características contradictorias, y que la encultu-
ración, el proceso de aprendizaje de una cultura 
y sus múltiples manifestaciones, son fenómenos 
cambiantes en el tiempo y moldeables, es decir, es-
tán atravesados por la historia, están dentro de un 
proceso de cambio continuo, de transformación y 
de tensiones entre cambios y permanencias. Por lo 
tanto, más que explicar, el concepto antropológico 
de cultura describe las acciones de las personas y las 
sociedades, sus instituciones, el aparato hegemónico 
de la formación social y, por otra parte, qué papel 
juega, tanto la pertenencia a una determinada clase 
social como la coyuntura histórica.   



60 61

A esta simplificación en el conocimiento de los 
otros se suma la DESHUMANIZACIÓN EN LAS 
RELACIONES COLONIZADOR/COLONIZADO. La 
gente tiende a considerar a los miembros de otros 
grupos no conocidos o familiares en términos de 
ESTEREOTIPOS, ya que solo lo conocen externa-
mente, no hay interacción, las relaciones son desper-
sonalizadas. El otro es visto en un solo plano, solo 
como miembro de una categoría (plano simbólico, 
mental, ideológico), le faltan los rasgos idiosincráti-
cos de una personalidad humana individual. 

Entonces, aquí nos adentramos a la problemática de 
la construcción de la alteridad es un tema central de 
las ciencias antropológicas. Desde sus inicios estas 
tuvieron por objeto de estudio el “otro cultural” en 
el contexto de las relaciones coloniales, proceso que 
será definido y resignificado de distintas formas 
según las diferentes corrientes antropológicas. 

En un primer momento, “los otros” fueron los 
pueblos etnográficos, luego los campesinos y las 
clases subalternas; después de la década de 1960, 
la antropología comenzó a ocuparse de toda una 
serie de “otros” que cuestionaban o marcaban una 
“diferencia” respecto a la “normalidad” definida 
por los sectores dominantes. 

Los estereotipos son 
imágenes mentales 

que los individuos 
construimos acerca de los 

otros, representaciones 
esquemáticas y 

simplificadas de un 
grupo de personas al 

que se define a partir de 
ciertas características 

representativas.

inicialmente, consecuencia de la división del mundo 
entre países metrópoli y países colonia, división que 
responde a un orden económico mundial originado 
por el despliegue de la Revolución Industrial y en el 
cual se distingue un polo hegemónico que depende 
de un polo periférico, (y viceversa).

Según el antropólogo inglés Peter Worsley la antro-
pología se constituyó como disciplina científica a 
partir del año 1885, en el cual ocurrió “El congreso 
de Berlín”, acontecimiento que representa el mo-
mento culminante de la consolidación del mundo 
colonial: los países europeos se reparten África y 
establecen zonas de influencia. 

El mundo se reparte entre los países potencia según 
sus necesidades y posibilidades de dominio concre-
to: ocupación directa, privación de influencias de 
otras potencias (indirecta).*  

En la relación colonizador/colonizado aparecen, 
por un lado, el temor y la ignorancia y por otro, la 
superioridad y el desprecio, que trae como efecto 
la construcción y cristalización de una imagen 
ESTEREOTIPADA y SIMPLIFICADA de las personas 
de acuerdo a la cultura a la que pertenecen. 

* Mancussi y Faccio, 
“El surgimiento de 
la antropología”; en: 
Antropología Social; 
1982; págs. 25-27.



62 63

que fija la frontera que marca la no pertenencia 
y la exclusión.  Por lo tanto, la construcción de la 
otredad implica una operación clasificatoria de la 
realidad social que está directamente ligada a los 
procesos identificatorios (pertenencia a un deter-
minado sector social).

Las categorías NOSOTROS/OTROS son el resultado 
de operaciones de discriminación, comparación y 
confrontación. Estas operaciones implican, por un 
lado, homogeneizar, agrupar, de forma arbitraria, 
en función de elementos “comunes”, y por otro, 
diferenciar y separar en torno a elementos distin-
tos. Esta práctica es la que nos lleva a construir 
estereotipos, los cuales como fue mencionado an-
teriormente, constituyen una brutal reducción de 
la complejidad de la realidad del otro.

El racismo
Si bien en todas las épocas y en todas las sociedades 
existieron formas de etnocentrismo en tanto segre-
gación, estereotipación, discriminación o exclusión 
de otras poblaciones distintas a la propia como un 
recurso de autofirmación, tal como venimos traba-
jando a lo largo de los módulos anteriores, el racis-
mo es un invento occidental y moderno asociado a la 

La otredad es la 
condición de ser otro 

o distinto, y se refiere 
a la percepción y 

reconocimiento de los 
demás como diferentes 

a uno mismo o al  
propio grupo.

Todos estos “otros” remiten a una “diferencia”. Estas 
“otredades” no son homogéneas y lo único que las 
relaciona es la afirmación de la diferencia. 

El otro cultural y la alteridad
La “otredad” es una construcción que nace del en-
cuentro entre personas. A lo largo de la historia de 
la humanidad estos encuentros se fueron dando a 
través de viajeros, comerciantes, misioneros, con-
quistadores, refugiados, migrantes, etc. 

Es en estos encuentros en los cuales se produce 
un asombro entre los sujetos al percibirse como 
diferentes. Este reconocimiento de la diferencia, 
esta toma de conciencia de la existencia de otros, 
es lo que la antropología llama alteridad. Este 
reconocimiento da lugar a la construcción de un 
“otro”/ ”otros” distinto de “mí” (o de “nosotros”). 

El proceso de construcción del otro implica captar 
otras realidades colectivas como ajenas y extrañas, 
en función comparativa de los propios códigos 
culturales. En este sentido, la identificación de un 
“otro” requiere necesariamente la remisión a un 
“nosotros”, es decir, la pertenencia grupal que re-
conocemos como propia y familiar al mismo tiempo 



64 65

El racismo científico, que postulaba la existencia 
de razas –es decir, poblaciones humanas biológi-
camente diferentes clasificadas como superiores e 
inferiores– se utilizó para legitimar la violencia y 
la opresión hacia las poblaciones sometidas, escla-
vizadas y explotadas, consideradas “naturalmente” 
inferiores.  

Sin embargo, este discurso perdió credibilidad en 
el ámbito científico e intelectual cuando los descu-
brimientos en la Genética de Poblaciones, a partir 
de la elucidación de la estructura de las moléculas 
de ADN, permitieron entender los mecanismos de 
la herencia y definir las diferencias genéticas entre 
organismos vivos, que se manifiestan en sus geno-
mas o conjuntos de genes. 

Así, el concepto de raza perdió su fundamento cien-
tífico, ya que podría tener una base biológica solo 
si reflejara diferencias en la constitución genética 
o genotipo de los grupos humanos, y no en su apa-
riencia o fenotipo.

Los nuevos descubrimientos científicos han demos-
trado que los genes que controlan ciertas caracte-
rísticas pueden variar significativamente entre dos 
personas consideradas de la misma “raza”. Además, 
es posible que dos individuos de diferentes “razas” 

El racismo científico es la 
creencia pseudocientífica 

de que existen pruebas 
biológicas o científicas que 
justifican la discriminación 

racial, argumentando la 
superioridad o inferioridad 

de ciertas "razas" humanas. 
Históricamente, intentó 
usar disciplinas como la 
antropología física para 
clasificar a las personas 

en razas y clasificarlas 
jerárquicamente, pero ya 

no se considera una teoría 
científica válida y ha sido 

desacreditada.

conquista y colonización, que fue legitimado como 
disciplina científica a fines del siglo XIX a partir de 
la Conferencia de Berlín.

El racismo científico postula:

•	 La existencia de razas humanas,  
es decir grupos o poblaciones biológicamente 
diferentes.

•	 La superioridad natural de una  
raza sobre otra.

•	 Las razas evidencian la evolución  
de la humanidad

•	 La razón es una característica de  
la raza superior (blanca y europea)



66 67

 
Las representaciones ideológicas del racismo son las 
que destacan los aspectos físicos como el color de la 
piel, la forma de los ojos, del cráneo o el tipo de pelo. 

“El hecho de que las ‘razas’ existan o no para los 
científicos no influye en nada en la percepción 
de un individuo cualquiera, que comprueba 
per fec tame nte que las razas e s tán ahí ”.  
(Todorov, T., 1991)

De este modo podemos comprobar que el racismo 
está exclusivamente apoyado en prácticas y discur-
sos culturales cargados de ideología y de historia 
social, y no de biología. Para desactivar los racismos 
que permean el sentido común es necesario cues-
tionar o desnaturalizar la errónea percepción de 
“razas humanas”, originada a su vez en la ideología 
que se expresa a través de los discursos racistas. 

* Todorov, T. (1991). 
Nosotros y los Otros 

Madrid: Siglo XXI 
editores; pp. 116-117.

 EL VIAJE DEL ADN

compartan más similitudes genéticas en ciertas ca-
racterísticas que dos personas de la misma “raza” 
(Nagel, R., 2008).*

Esto evidencia que la noción de “razas humanas” 
se refiere únicamente a distinciones culturales y 
políticas, y sirve como un claro ejemplo de cómo se 
ha utilizado un argumento biológico para justificar 
desigualdades. Es importante señalar que, a pesar 
de que el concepto de raza se ha vuelto obsoleto 
desde una perspectiva científica, sigue teniendo 
vigencia en el imaginario social y en el sentido co-
mún, funcionando como un factor discriminatorio 
(INADI, 2016).* 

El racismo científico no hizo otra cosa que crista-
lizar la dominación occidental sobre sus colonias.  
El prejuicio racial continúa operando aún hoy en 
día, a pesar de que el racismo científico fue des-
montado por los descubrimientos de genética de 
poblaciones. 

Para ilustrar cómo opera el prejuicio racial, re-
comendamos ver el siguiente video en el cual se 
realiza un experimento que desmonta los efectos 
simbólicos de los prejuicios raciales en la constitu-
ción identitaria de una persona, a partir de conocer 
y analizar su propio ADN:

* Nagel, R. (2008). 
“Genética, razas y 
eugenesia ¿Cuán válidas 
son las razas humanas?” 
Ciencia hoy, ISSN 0327-
1218, Vol. 18, Nº. 105 
(JUN-JUL), pp. 19-26.

* Mouratian, P. (2016). 
Documento temático 
INADI - Racismo. 1a ed.; 
Buenos Aires: Instituto 
Nacional contra la 
Discriminación, la 
Xenofobia y el Racismo–
INADI; p. 29.

https://www.youtube.com/watch?v=kx4KRCYOizI


68 69

entraron en contacto, se entrecruzaron y que, por 
ende, los intentos de establecer líneas divisorias en-
tre las poblaciones resultan arbitrarios y subjetivos.

La identidad

Es difícil entender la «comodidad del patriotismo» 
cuando no se ha viajado lo suficiente, o leído lo 
suficiente (que es otra forma de viajar), cuando no 
se ha tenido la posibilidad de ver o elegir otra cosa, 
cuando tu mundo se circunscribe a lo que mandan 
tus tradiciones. La apertura, la otredad, te permi  
ten ampliar el abanico de opciones y entonces 
puedes elegir; incluso puede que elijas el sitio del que 
vienes, pero en ese caso se tratará de una elección.  
(Schwartz, Gustavo Ariel)

¿De dónde vienen esos discursos o cómo se han 
construido y legitimado? Sin sustento científico en 
la categoría raza en tanto grupo biológicamente 
cerrado y homogéneo, que es el apoyo teórico de la 
ideología o discurso racista, el racismo no es más 
que un prejuicio. Las raíces económicas y sociales 
del prejuicio racial fueron explícitamente expuestas 
por el primer doctrinario del racismo, el conde de 
Gobineau (1816-1882), en su famoso Ensayo sobre 
la desigualdad de las razas humanas (1853-55), en 
el cual abordó el tema de la degeneración por la 
mezcla de las razas y afirmaba que la fuerza de 
una Nación o de un pueblo residía en su capacidad 
para absorber a otros pueblos o naciones, aunque la 
consecuencia de esta acción no pueda ser otra que 
la mezcla y, por lo tanto, la decadencia y la ruina 
final de la humanidad. (APDH, 2010)* 

Las ciencias humanas en la actualidad tienden a 
clasificar a los grupos humanos principalmente 
en virtud de factores culturales, tanto materiales 
como inmateriales y prefieren hablar de grupos 
étnicos o etnias en lugar de razas. Y la American 
Anthropological Association sostiene desde el año 
1999 que las poblaciones humanas no son grupos 
biológicamente precisos y claramente demarcados; 
que, a través de la historia, cuando grupos diferentes 

* APDH - INADI (2010). 
“¿Tiene la noción de “raza” 
fundamento científico?”. 
En: Discriminación. Un 
abordaje didáctico desde los 
derechos humanos”,  
APDH - INADI; p. 34.

Un grupo étnico o etnia es 
una comunidad de personas 
que comparten una cultura 
común (como idioma, religión, 
historia, creencias, valores y 
costumbres) y que a menudo 
se identifican por tener un 
origen o ascendencia común. 
Se distinguen de otros grupos 
y mantienen una identidad 
colectiva a lo largo del tiempo.



70 71

construidas múltiplemente a través de diferentes 
discursos, prácticas y posiciones, frecuentemente 
entrecruzadas y antagónicas. (Hall, 2003)*

Los procesos identitarios están intrínsecamente li-
gados a coyunturas históricas y espacio-temporales 
donde hay intereses en tensión y en conflicto que 
implican un posicionamiento en las relaciones de 
poder.  Por ejemplo, la construcción de la identidad 
nacional. Esta permite a las personas, en tanto ciu-
dadanas, sentirse en comunión con otras personas 
circunscriptas a una región delimitada a un Estado 
con un imaginario histórico compartido.

El concepto de identidad cultural está relacionado a 
las particularidades propias de los grupos o cultu-
ras a las que se pertenece, y sirve para diferenciarse 
de otros grupos o culturas. Es una construcción 
colectiva, de carácter inmaterial intrínsecamente 
relacionada a la coyuntura histórica y a la memo-
ria de una población determinada. En este sentido, 
la identidad no se pierde ni se posee, sino que es 
un concepto dinámico en constante evolución y 
transformación.

Entonces, ¿es posible que un humano tenga una 
identidad que no esté marcada por la raza, la cul-
tura o la nacionalidad?

* Hall, S.  (2003).  
“¿Quién necesita la 

identidad?”. En Stuart 
Hall y Paul du Gay (eds.), 

Cuestiones de Identidad. 
Buenos Aires; Amorrortu 

Editores.

Algunas posturas filosóficas sostienen que la iden-
tidad es aquello que dice lo que somos y lo que no 
somos, es decir, que permite que nos distingamos 
de los demás, de un otro, ya sean personas, comu-
nidades, grupos, naciones, barrios, etc. No sería 
posible una concepción de sí mismo sin la existencia 
de la concepción de una otredad. Pero además la 
identidad se concibe como proceso y en ese sentido 
como una identificación a personas o instituciones 
que pueden ir variando a lo largo de la historia de 
los individuos.

Desde la sociología algunos autores sostienen que la 
identidad del sujeto puede ser tanto personal como 
social y que no es unidimensional. La identidad 
tiene múltiples dimensiones. Por otro lado, la iden-
tidad también se concibe como una construcción 
producto de la práctica social en forma de repre-
sentaciones mentales. 

Desde la antropología la identidad no se piensa en 
identidades auténticas y originarias, sino que hay 
que pensarlas a través de la diferencia, de la indi-
vidualidad y de la temporalidad.

Las identidades nunca están unificadas y, en los 
últimos tiempos modernos, progresivamente frag-
mentadas y fracturadas; nunca singulares sino 

Identidad: 
Conjunto de rasgos 
propios de un individuo o 
de una colectividad que 
los caracterizan frente a 
los demás.



72 73

también sobre estereotipos y estigmas de la alte-
ridad construidos a partir de rasgos culturales 
como el origen étnico, la vestimenta, la música, las 
prácticas religiosas, etc.

Si la estructura del racismo es la negación de los 
derechos, entonces, este racismo culturalista sigue 
siendo racismo en todo su significado, sin importar 
sobre qué contenidos concretos fundamenta su 
accionar. Es un racismo que estigmatiza la cultura 
misma en una forma de fundamentalismo cultural, 
una suerte de alterofobia.

En Homo Sapiens consideramos de gran importan-
cia visibilizar estos contextos de desigualdad, las 
razones por las que se generan, así como también  
problematizar sus implicancias políticas, sociales, 
económicas, etc., no solo para comprender el mundo 
social contemporáneo, sino también para “vivir” en 
él. Buscamos romper con las consecuencias de los 
procesos de desigualdad enmascarada, oculta bajo 
los discursos basados en la ideología de la igualdad 
y del multiculturalismo que plantean acríticamente 
las bondades y riquezas de la diversidad cultural no 
problematizada, en donde se ocultan situaciones de 
profunda desigualdad que se ven reflejadas en todos 
los ámbitos de acción y realización de las personas.

Reflexiones finales
El concepto de cultura no puede ser comprendido 
solamente como lo diverso y lo particular, sino 
más bien como producto de la acción y la interac-
ción de las personas. De este modo, no se puede 
hablar simplemente de grupos sociales diversos, 
cuando la sociedad en la que vivimos está configu-
rada jerárquicamente y atravesada por múltiples  
desigualdades estructurales. Asimismo, enten-
demos que intentar explicar las problemáticas 
derivadas de las desigualdades estructurales que 
afectan a los grupos sociales distintos, sin recuperar 
o tener en cuenta sus particularidades y puntos de 
vista, no solo no soluciona dichos conflictos sino 
que contribuye a profundizarlos, haciendo de los 
acercamientos, una quimera.

El racismo, tanto en forma de prejuicios, como de 
prácticas discriminatorias de segregación y exclu-
sión, se manifiesta también en su vertiente cultural. 
Es decir, el concepto de racismo no se encuentra 
ya exclusivamente asociado al concepto de raza, 
como fue concebido durante siglo XIX, basado en 
los rasgos fenotípicos como son: el color de piel, los 
rasgos faciales, la estatura, el tamaño y la forma del 
cráneo, etc., sino que se ha ampliado para apoyarse  

La desigualdad 
estructural es la 
distribución sistemática 
y persistente de 
recursos, oportunidades 
y poder, producida 
por la organización 
histórica, económica, 
política y cultural de una 
sociedad, que favorece 
a ciertos grupos y 
perjudica a otros.



74 75

	      PROPUESTA DE AUTOEVALUACIÓN

1.	 A partir de la lectura de esta módulo te proponemos 
responder a las siguientes preguntas:

a)	 ¿Te identificas con algún/os grupo/s  
social/es?

	 –Detallar...

b)	 ¿Existen subgrupos dentro de tu grupo so-
cial? ¿En base a qué criterios?

c)	 ¿Qué estereotipos identificas con respecto 
a estos subgrupos?

d)	 ¿Qué prejuicios detectas que están en 
juego en estas identificaciones que venís 
pensando?

2.	 Te invitamos a comentar tus reflexiones a partir de 
lo trabajado en este libro.

Nuestra propuesta es que personas de diversos 
lugares del mundo, tengan acceso a las culturas y 
conocimientos de otros pueblos, y de sus múltiples 
problemáticas, construyendo redes de cooperación 
y solidaridad mutua, valiéndose de la multiplicidad 
de expresiones culturales como herramienta para 
fomentar el potencial humano y como expresión 
de identidad. Dado que la cultura es dinámica y se 
encuentra en constante tensión entre el legado de 
las generaciones anteriores y las presentes, es im-
portante poder dar cuenta de la complejidad de la 
diversidad de situaciones, de contextos, de formas 
de vida y de cosmovisiones que se desarrollan en la 
actualidad, para poder romper con los estereotipos.

Los seres humanos somos muchos y diversos, perte-
necemos a la misma especie y, por el momento, esta-
mos restringidos a convivir en un espacio pequeño: 
el planeta Tierra. Es nuestra responsabilidad hacer 
todo lo que esté en nuestras manos, para lograr un 
lugar cada vez más agradable para vivir.

*  *  * 



Churquina Zorzópulos, Paula - Amado, Ana del Cielo
El origen de las fronteras / Paula Viviana Churquina Zorzópulos;  

Ana del Cielo  Amado. - 1a ed. ilustrada. - 
Monte Grande : Homo Sapiens Ed., 2026.

Libro digital, PDF
Archivo Digital: descarga y online
ISBN 978-631-01-3195-5

1. Antropología Cultural. 2. Racismo. 3. Discriminación. 
I. Amado, Ana del Cielo  II. Título
CDD 363

 

INSTITUTO HOMO SAPIENS
Instituto de Estudios Precolombinos, Coloniales y Étnicos
contacto:	
		  email:   info@h-sapiens.org

		  web:      www.h-sapiens.org
		
		   
	                   

@homosapiens.ok

	                   InstitutoHSapiens 
 
		                   homosapiens.ok

El proyecto de este libro, El origen de las fronteras, 
fue seleccionado en la convocatoria Beca Creación 2024, 
otorgada por el Fondo Nacional de las Artes, 
Secretaría de Cultura de la Nación.

Dg y edición digital: mónadanomada ediciones

2025 - Todos los derechos pertenecen a las autoras
Editado en Buenos Aires, Argentina

Paula Viviana Churquina Zorzópulos 
nació en Buenos Aires, Argentina. Es an-
tropóloga por la Universidad de Buenos 
Aires, magíster en Estudios Culturales 
de América Latina por la misma uni-
versidad y especialista en Estudios 
Afrolatinoamericanos por el Instituto de 
Investigaciones Afrolatinoamericanas 
de la Universidad de Harvard. Integra 
el grupo de investigación en Filosofía 
Intercultural de la Facultad de Filosofía y 
Letras (UBA) y es fundadora y directora 
del Instituto “Homo Sapiens”.

Formada desde temprana edad en 
canto lírico y contrabajo en instituciones 
de España y Argentina, ha participado 
en proyectos de recuperación y difusión 
de la música académica argentina y en 
compañías de repertorio operístico y 
sinfónico-coral tanto en España como en 
Argentina. Su labor se orienta a la visibi-
lización y reivindicación de las personas 
afrodescendientes en el país, así como a 
la planificación, diseño e implementa-
ción de proyectos y programas de polí-
ticas públicas vinculados al desarrollo 
local y a la promoción y protección de los 
derechos de los pueblos indígenas. En la 
actualidad desarrolla proyectos de de-
sarrollo sostenible con pueblos indíge-
nas y comunidades rurales en el ámbito 
privado, a nivel internacional.

Ana del Cielo Amado nació en la 
Provincia de Buenos Aires, Argentina. 
Es antropóloga por la Universidad de 
Buenos Aires. (UBA).  Se desempe-
ña como docente de nivel secunda-
rio en las áreas de Ciencias Sociales, 
Construcción de la Ciudadanía y Proyecto 
de Investigación en Ciencias Sociales, 
y como docente de nivel terciario en 
los profesorados de Geografía, Ciencia 
Política y Danza con orientación en Danza 
Folklórica, así como en la Tecnicatura de 
Enfermería, en las ciudades de Bragado, 
Veinticinco de Mayo y Alberti, provincia 
de Buenos Aires. Se desempeñó como 
asesora y promotora en el Área Municipal 
de Género de la ciudad de Bragado. 

En la actualidad se especializa en 
museos, transmisión cultural y manejo de 
colecciones históricas y antropológicas 
(UBA), e integra el equipo interdiscipli-
nario de docentes e investigadores del 
Instituto Homo Sapiens, desde 2020, 
donde desarrolla material pedagógi-
co sobre identidad cultural, racismos, 
diversidad, desigualdad y perspectiva 
intercultural.

Sus temas de interés se centran 
en los fenómenos socioculturales de 
la Argentina y América Latina vincula-
dos a las transformaciones del mundo 
contemporáneo.

https://www.h-sapiens.org/
https://www.h-sapiens.org/
https://www.h-sapiens.org/
https://www.h-sapiens.org/
https://www.instagram.com/homosapiens.ok/
https://www.facebook.com/InstitutoHSapiens
http://vm.tiktok.com/ZSHovWsxqTJ8G-6vOUH/
https://www.monadanomada.com.ar 
https://www.h-sapiens.org/
https://www.monadanomada.com.ar


El presente libro aborda los principales interrogantes que surgen al 
intentar comprender la constitución de los prejuicios que se mani-
fiestan en formas de racismo, xenofobia y otras alterofobias. Estos 
prejuicios operan como fronteras simbólicas que delimitan los vín-
culos tanto al interior de las sociedades como entre ellas.

Se trata de fronteras ideológicas cuyo punto de partida reside en la 
construcción de discursos discriminatorios y excluyentes, que las 
sociedades suelen apropiarse y reproducir como verdades incues-
tionables, hasta cristalizar en aquello que denominamos “sentido 
común”.

La propuesta de este libro retoma las inquietudes que dieron origen 
al Instituto Homo Sapiens: promover el acceso de personas de dis-
tintos lugares del mundo a las culturas, saberes y problemáticas de 
otros pueblos, y fomentar la construcción de redes de cooperación 
y solidaridad mutua. Para ello, se apela a la multiplicidad de expre-
siones culturales como herramientas para potenciar las capacidades 
humanas y afirmar identidades diversas.

Dado que la cultura es dinámica y se encuentra en permanente ten-
sión entre los legados de las generaciones pasadas y las experiencias 
presentes, resulta fundamental comprender la complejidad de los 
contextos, las formas de vida y las cosmovisiones que se desarrollan 
en la actualidad, con el fin de desarmar y erradicar estereotipos.

Los seres humanos somos múltiples y diversos, pertenecemos a una 
misma especie y, al menos por ahora, compartimos un espacio común: 
el planeta Tierra. Asumir esta condición implica una responsabilidad 
colectiva orientada a la construcción de un mundo cada vez más 
justo y habitable.

IN
ST

IT
U

TO
 H

O
M

O
 S

A
P

IE
N

S
In

st
it

ut
o 

d
e 

E
st

ud
io

s 
P

re
co

lo
m

b
in

o
s,

 C
o

lo
ni

al
es

 y
 É

tn
ic

o
s

https://www.h-sapiens.org/

